
Saggi

Saggi

ISSN 2611-8882

Corti supreme e salute 2025, 3

Diritti umani, dignità 
umana, modifica della 
linea germinale nell’epoca  
del CRISPR/Cas9*
Ilja Richard Pavone**

Sommario: 1. Introduzione. – 2. Enhancement e terapia. – 3. Genome Editing e compatibi-
lità con il diritto internazionale dei diritti umani. – 3.1. La dignità umana. – 3.2. Il diritto 
alla salute. – 3.3. Il diritto alla scienza. – 4. Il Genome Editing in seno al Consiglio d’Eu-
ropa. – 4.1. I primi atti in materia. – 4.2. La Convenzione europea sui diritti umani e la 
biomedicina. – 4.2.1. L’art. 13 della Convenzione. – 4.2.2. L’art. 18 della Convenzione. – 5. 
L’Unione europea. – 6. Le motivazioni alle base della posizione di chiusura dell’Europa. – 
7. Conclusioni.

Abstract: 
A partire dalla scoperta della struttura ad elica del DNA nel 1959 e con l’evoluzione dell’ingegne-
ria genetica nuove prospettive terapeutiche si sono dischiuse, in particolare con l’editing genetico 
della linea germinale tramite la tecnologia CRISPR/Cas9. Questa tecnica, sebbene promettente per 
prevenire la trasmissione di serie malattie genetiche, solleva rilevanti questioni bioetiche e giuri-
diche, tra cui il rischio di una deriva eugenetica e disuguaglianze nell’accesso. L’articolo analizza 
la normativa europea, evidenziando l’approccio restrittivo di UE e Consiglio d’Europa, e propone 
l’adozione di uno strumento giuridico ad hoc che consenta un uso terapeutico regolato e sicuro. Si 
sostiene la necessità di aggiornare le norme esistenti, garantendo trasparenza scientifica, tutela dei 
diritti e responsabilità nella ricerca.

Since the discovery of the DNA structure in 1959 and the evolution of genetic engineering new the-
rapeutic possibilities have been opened, especially through germline editing via CRISPR/Cas9. While 
promising for the prevention of the transmission of serious genetic disorders, this technique raises 
major bioethical and legal concerns, including risks of eugenics and inequality in access. This ar-

*	 Contributo sottoposto a revisione tra pari in doppio cieco.
**	 Ricercatore senior in diritto internazionale, Head della BioLaw Unit, Consiglio Nazionale delle Ricerche (CNR);  Pro-

fessore di Normative europee sulle biotecnologie e di Translating into the Clinics: Research Processes and Phases of 
Clinical Trials, Università Cattolica del Sacro Cuore, ilja.pavone@cnr.it.



860

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

ticle examines the European legal framework, highlighting the restrictive stance of the EU and the 
Council of Europe, and proposes the adoption of a specific legal instrument allowing for regulated 
and safe therapeutic use. It argues for the necessity to update existing norms, ensuring scientific 
transparency, protection of rights, and researcher accountability.

1. Introduzione
La scoperta della struttura a doppia elica del DNA da parte di Watson, Crick e Franklin 
nel 1953 ha rappresentato un punto di svolta per lo sviluppo delle scienze biologiche e 
mediche, aprendo la strada a un progressivo affinamento delle tecniche di ingegneria ge-
netica, che ha avuto inevitabili ricadute anche sul piano giuridico e bioetico. Tra le tappe 
più significative si annoverano la nascita della tecnologia del DNA ricombinante nel 1973 
e l’introduzione della Reazione a Catena della Polimerasi (PCR) nel 1983, strumenti che 
hanno consentito l’amplificazione e l’ingegnerizzazione del materiale genetico e hanno 
posto le basi per le successive applicazioni cliniche e sperimentali1.
A partire dagli anni ’90, con l’avvio dei primi trials clinici di terapie geniche – inizialmente 
somatiche – si è avviato un dibattito normativo sulla liceità, i limiti e le condizioni di ap-
plicazione di tali tecnologie, in particolare per quanto riguarda le possibili modificazioni 
della linea germinale. La distinzione tra terapia genica somatica e germinale ha assunto, 
da subito, rilevanza giuridica, poiché solo la prima, agendo sull’individuo e non sulla di-
scendenza, è stata generalmente considerata compatibile con i principi fondamentali della 
dignità della persona e in linea con il principio di precauzione2.
In questo percorso evolutivo, la tecnologia CRISPR/Cas9, sviluppata nel 2012 e ricono-
sciuta con il Premio Nobel per la chimica nel 2020 a Emmanuelle Charpentier e Jennifer 
Doudna, ha segnato una nuova fase: essa consente interventi di editing genetico con un 
livello di precisione e accessibilità senza precedenti. Tali caratteristiche hanno rinnovato e 
intensificato le questioni giuridiche sottese all’uso delle nuove tecniche genomiche (New 
Genomic Techniques – NGTs), in particolare nell’ambito dell’Heritable Genome Editing 
(HGE). L’HGE solleva interrogativi scientifici sulla sicurezza della tecnica, e bioetici e giu-
ridici sul rispetto dei diritti fondamentali, sulla protezione delle generazioni future e sul 
rischio di derive eugenetiche, a differenza della terapia genica somatica3.
Un’ importante distinzione in tale contesto è tra la ricerca pre-clinica o di base, che im-
plica la ricerca su embrioni in vitro ai primi stadi di sviluppo per aiutare a comprendere 
le funzioni dei geni e la loro relazione con alcune patologie, e un’eventuale applicazione 
terapeutica che utilizzi il genome editing per il trattamento di serie malattie genetiche. La 

1	 Per approfondimenti, I. Ampollini, Breve storia della genetica: cronologia, concetti, temi, in Biolaw Journal - Rivista di 
BioDiritto, Special Issue 1/2021, p. 37 ss.

2	 D. Neri, La Convenzione europea di bioetica e la terapia genica, in Bioetica, 4, 1998, p. 516 ss.
3	 V. Parere del Comitato Nazionale per la Bioetica del 15 febbraio 1991 su ‘La terapia genica’, https://bioetica.governo.it/

media/1926/p1_1991_terapia-genica_it.pdf.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

861

Sa
gg

i

finalità terapeutica implicherebbe l’impianto di un embrione modificato (o embrione 2.0) 
nell’utero di una madre surrogata con l’obiettivo di portare a termine una gravidanza e da-
re alla luce un bambino privo di quei geni che provocano determinate malattie genetiche 
(questa è una tra le tanti possibili modalità. Nel noto esperimento di Jiankui He, non si è 
ricorso a madri surrogate)4. La ricerca di base è, invece, limitata allo studio di embrioni in 
vitro nelle primissime fasi di sviluppo (entro il quattordicesimo giorno di sviluppo), e non 
ha l’obiettivo di iniziare una gravidanza e di portarla a termine.
La principale questione bioetica legata all’HGE riguarda in sostanza l’esame dei valori 
morali impliciti nelle scelte che riguardano la modifica del DNA di un embrione e il fatto 
che si interviene sulla linea germinale, determinando variazioni che si trasmetteranno alle 
generazioni future.
Come per qualsiasi questione in bioetica, vi sono argomenti a favore e contro l’eventua-
le applicazione terapeutica dell’ HGE. A sostegno degli interventi sulla linea germinale, 
vengono invocati ragionamenti come il fatto che la società non dovrebbe essere privata 
della possibilità di beneficiare dei progressi scientifici in tale settore5. Spesso, questa tesi 
è accompagnata dalla proposta di un’applicazione limitata della tecnologia del CRISPR/
Cas9, ad esempio ai casi in cui la diagnosi genetica preimpianto (Preimplantation Gene-
tic Diagnosis – PGD) non rappresenti un’alternativa adeguata, o solo in presenza di serie 
malattie genetiche6. Gli argomenti contrari all’utilizzo del gene editing sulla linea germi-
nale includono la sicurezza dell’intervento e i rischi impliciti nella modifica del DNA dei 
discendenti, come ad esempio le modifiche ‘off-target’ e le incertezze scientifiche7. Altre 
preoccupazioni sono di carattere morale e si richiamano allo spettro dell’eugenetica8.
Come sottolineato dall’OMS nel Position Paper on Human Genome Editing, è necessario 
adottare una cornice giuridica condivisa al fine di evitare un potenziale utilizzo delle nuo-
ve tecniche di ingegneria genetica solamente a beneficio di una parte della popolazione9. 
Il fenomeno del turismo procreativo o turismo sanitario farebbe sì che solo alcune coppie 
benestanti possano eventualmente avere accesso a tale tecnologia, che dovrebbe invece 
essere messa a disposizione dell’intera popolazione; infatti l’interesse a evitare la trasmis-
sione di serie malattie genetiche quindi promuovere il diritto alla salute dovrebbe essere 

4	 In realtà le potenzialità dell’HGE in ambito medico sono assai più ampie e vanno ben oltre la prevenzione di serie ma-
lattie genetiche. Si pensi alla possibilità di rendere individui immuni a malattie non genetiche (il famigerato esperimento 
di He Jiankui era volto a rendere due gemelline immuni al virus dell’HIV, che non è certo una malattia ereditaria).

5	 H.I. Miller, Germline Gene Therapy: We’re Ready, in Science, 2015, pp. 132 ss.
6	 G.Q. Daley, R. Lovell-Badge and J. Steffann, After the Storm — A Responsible Path for Genome Editing, in The New En-

gland Journal of Medicine, 2019, pp. 380 ss.; I. De Miguel Beriain, A.M.M. del Cano, Gene Editing in Human Embryos. 
A Comment on the Ethical Issues Involved, in M. Soniewicka (ed), The Ethics of Reproductive Genetics. Between Utility, 
Principles and Virtues, Dordrecht, Springer, 2018, pp. 173 ss.

7	 A.L.V. Hammerstein, M. Eggel, N. Biller-Andorno, Is Selecting Better than Modifying? An Investigation of Arguments against 
Germline Gene Editing as Compared to Preimplantation Genetic Diagnosis, in BMC Medical Ethics, 2019, pp. 83 ss.

8	 N. Agar, Why We Should Defend Gene Editing as Eugenics, in Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics, 2019, pp. 9 ss.
9	 https://www.who.int/publications/i/item/9789240030404.



862

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

considerata alla stregua di un’ ‘issue of common concern’ (come i cambiamenti climatici, 
la prevenzione delle pandemie, la perdita di biodiversità).
Obiettivo del presente articolo è valutare la cornice giuridica che attualmente regola la 
ricerca e le applicazioni cliniche correlate al gene editing in Europa, con particolare riferi-
mento al Consiglio d’Europa e all’Unione europea (UE) – che hanno adottato un approc-
cio assai restrittivo – e comprendere le ragioni per cui vi sia una posizione di netta chiusu-
ra nel continente europeo rispetto a tale settore, che potrebbe avere interessanti ricadute 
in materia di prevenzione delle malattie. L’UNESCO, ad esempio, si è espressa a favore di 
una moratoria (e non di una proibizione tout court), in attesa di un’attenta valutazione del 
rischio (‘risk assessment’)10.
La questione giuridica più ampia è relativa al fatto se la normativa internazionale esistente, 
rappresentata dal diritto internazionale dei diritti umani e dalle esigue norme in materia di 
biodiritto, siano sufficienti a rispondere alle sfide poste dal genome editing e più in gene-
rale, dall’ingegneria genetica.
Pertanto, si tratterà di verificare se un intervento di editing genetico sull’embrione umano 
destinato all’impianto in utero, volto all’eliminazione di specifiche mutazioni responsabili 
di gravi patologie ereditarie, possa integrare una lesione della dignità e dell’integrità del 
futuro nato. Tale valutazione non può tuttavia essere circoscritta all’esito dell’intervento 
genetico – la cui efficacia e sicurezza, allo stato attuale delle conoscenze scientifiche, re-
stano in larga parte imprevedibili – ma deve estendersi anche al piano della liceità della 
sperimentazione in quanto tale, ancorché condotta in vitro e con tecniche considerate a 
basso impatto.
In tale prospettiva, la giurisprudenza della Corte di Giustizia dell’Unione Europea ha forni-
to importanti chiarimenti nei casi Brüstle (C-34/10) e International Stem Cell Corporation 
(C-364/13), affermando che anche gli embrioni umani non impiantati, o comunque creati 
per finalità di ricerca, meritano un livello minimo di tutela giuridica in considerazione 
della loro potenzialità di sviluppo in essere umano. Da tali pronunce si evince un orienta-
mento volto a riconoscere la rilevanza giuridica della dignità dell’embrione sin dalla fase 
sperimentale, prescindendo dalle finalità terapeutiche perseguite o dall’eventuale bene-
ficio atteso per il futuro nato11. Rimane, tuttavia, lecito domandarsi quale forma di tutela 
possa essere garantita ad un embrione creato in vitro (o pre-embrione se vogliamo rifarci 
alla celebre classificazione del rapporto Warnock) per finalità scientifiche, pertanto non 
destinato all’impianto in utero12.

10	International Bioethics Committee, Report of the IBC on Updating its Reflection on the Human Genome and Human 
Rights, UNESCO, SHS/YES/IBC-22/15/2 REV.2, Parigi, 2 ottobre 2015, par. 111 (“The IBC reaffirms the necessity for a 
ban on human cloning for reproductive purposes and recommends a moratorium on genome editing of the human 
germline. There is no medical or ethical argument to support the former).

11	Per approfondimenti, L. Violini, Il divieto di brevettabilità di parti del corpo umano: un uso specifico e non inutile del 
concetto di dignità umana, in Quaderni Costituzionali, 2012, pp. 145 ss.

12	A. Den Exter, Embryonic stem cell patents at European top court, in European Journal of Human Genetics, 2015, p. 24.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

863

Sa
gg

i

Verrà sostenuta la tesi per cui la normativa internazionale ed europea sia ormai datata e, 
pertanto, sarebbe auspicabile l’adozione di uno strumento giuridico ad hoc, oltre ad un 
aggiornamento delle norme esistenti13. 
Non andrebbe vietata a priori una potenziale applicazione terapeutica del genome editing 
qualora venga dimostrata l’assenza di rischi per la salute individuale e collettiva (altrimenti 
non avrebbe senso continuare la ricerca di base), ma andrebbero previste, allo stesso tem-
po, rigide condizioni per la sicurezza della tecnica e la tutela dei diritti degli interessati, in-
cluso un riferimento esplicito alla responsabilità degli scienziati e all’integrità nella ricerca. 
A fronte di prospettive terapeutiche indubbiamente promettenti, il legislatore e la comu-
nità giuridica sono chiamati a confrontarsi con nuove sfide regolatorie, tra esigenze di 
innovazione scientifica e tutela dei valori costituzionali e sovranazionali, in un quadro in 
continua evoluzione14.

2. Enhancement e terapia

Come visto, le maggiori riserve sotto il profilo scientifico e morale sono legate al genome 
editing sulla linea germinale e sull’individuazione della linea di confine tra salute, patolo-
gia ed ‘enhancement’. Non vi sono dubbi che la beta-talassemia, la Corea di Huntington, 
l’emofilia, la fibrosi cistica siano serie malattie genetiche. È invece oggetto di contestazio-
ne, da alcuni, l’inserimento della sordità o della cecità nella categoria delle malattie gravi15.
Nel caso del controverso esperimento di gene editing dello scienziato cinese Jiankui He, le 
gemelle che sono poi nate non erano state modificate geneticamente per prevenire la trasmis-
sione di una malattia ereditaria, ma per renderle immuni ad una malattia infettiva, l’HIV16.
A tal riguardo, si può avere o un utilizzo delle tecniche di genome editing a fini di ricerca 
scientifica o di prevenzione, oppure con potenziali ricadute terapeutiche o migliorative 
(‘enhancement’); nell’ultimo caso non si vuole rimuovere un difetto originato da un’imper-
fezione genetica, ma bensì introdurre nel futuro organismo vivente alcune caratteristiche 
considerate positive. Ad esempio, si potrebbe inserire un gene per l’ormone della crescita 
in un bambino che ha la predisposizione genetica ad avere una bassa statura17. Altri casi 

13	V. al riguardo, P. Sykora, A. Caplan, The Council of Europe Should not Reaffirm the Ban on Germline Genome Editing in 
Humans, in EMBO Reports, 2017, pp. 1871 ss.

14	In tal senso si è espresso C.M.R. Casabona, Gene editing: Do we need a universal approach?, in Biolaw Journal –Rivista 
di BioDiritto, Special Issue 1/2021, pp. 29 ss.

15	A. Thorell, Distinguishing Health from Pathology, in The Journal of Medicine and Philosophy, 2021, pp. 561 ss.
16	Come noto, la trasmissione del virus ai figli può essere prevenuto attraverso il lavaggio dello sperma in caso di padre 

sieropositivo o mediante la somministrazione di una terapia antiretrovirale sia durante la gravidanza sia al momento del 
parto qualora la madre sia sieropositiva. Per approfondimenti, S. Bonomelli, Gene Editing Embrionale: il vaso di Pandora è 
stato scoperchiato? Riflessioni a margine del caso di Jiankui He, in BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, 2019, pp. 67 ss.

17	E. Di Mauro, S. Maffettone, Il futuro non è più quello di una volta. Contributi per un’etica dell’ingegneria genetica, in F. 
Rufo (a cura di), Bioetica e società complessa. Una prospettiva laica, Roma, Ediesse, 2005, pp. 117 ss.



864

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

di potenziamento attraverso l’HGE possono essere l’aumento della resistenza a determi-
nate malattie (tramite l’alterazione di un allele associato ad un rischio elevato di causare 
una determinata malattia con uno che sia protettivo), il potenziamento di determinati tratti 
umani; il miglioramento di alcuni tratti distintivi (la massa muscolare, il colore dei capelli 
o degli occhi, l’altezza perfetta); l’aumento del peso, della longevità o dell’intelligenza; la 
resistenza agli agenti inquinanti o ad altri agenti ambientali come le radiazioni. Attraverso 
la c.d. “reverse pharmacogenomics” è possibile evitare effetti collaterali dei farmaci o pro-
muovere terapie migliori18.
Il noto filosofo australiano Sauvulescu sostiene la tesi per cui vi sarebbe un obbligo morale 
per i potenziali genitori che utilizzano tecniche di selezione genetica di mettere alla luce 
figli geneticamente potenziati sulla base del principio della ‘reproductive beneficence’19. 
Secondo questo principio, i futuri genitori che decidano di ricorrere all’ HGE – quando 
la tecnica avrà raggiunto un sufficiente livello di sicurezza – dovranno selezionare quegli 
embrioni che possono garantire al bambino una vita migliore o un’elevata qualità di vita. 
Sauvulescu, in altre parole, ritiene che il concetto di ‘qualità della vita’ abbia una rilevanza 
morale rispetto al mero diritto alla vita, e che dato che la tecnologia lo permette, bisogna 
fare di tutto per poter garantire alle generazioni future un’elevata aspettativa di vita20.
Alcuni bioeticisti rigettano la tesi della ‘reproductive beneficence’ alla luce del pericolo di 
potenziali ricadute eugenetiche, e sostengono esclusivamente un potenziale uso terapeu-
tico della tecnica del genome editing – per rimuovere ad esempio da un embrione quelle 
sequenze genetiche che causano l’anemia falciforme o la fibrosi cistica21.
Lo stesso Sauvulescu, inoltre, è tra i promotori della tesi del ‘moral enhancement’: si 
tratterebbe, in sostanza, di pianificare il comportamento morale degli esseri umani, dato 
che la specie umana non è in grado di utilizzare le nuove tecnologie (come gli strumenti 
a duplice uso o l’intelligenza artificiale – AI) a fini pacifici e nel rispetto dell’ambiente. 
Considerando che alcuni fenomeni recenti – come la diffusione di gravi malattie infettive 
connesse alla distruzione dell’ambiente e allo sfruttamento degli animali (basti pensare 
alla pandemia da COVID-19, legata alle orribili condizioni di vita e di macellazione degli 
animali detenuti nel Wet Market di Wuhan), i cambiamenti climatici, la perdita di biodiver-
sità e il depauperamento delle risorse marine – sembrano indicare una tendenza dell’uma-
nità a comportamenti potenzialmente autodistruttivi, si potrebbe ipotizzare la necessità di 
‘riprogrammare’ in senso simbolico l’essere umano – promuovendo una maggiore empatia 

18	M. Pirmohamed, Pharmacogenomics: Current Status and Future Perspectives, in Nature Review Genetics, 2023, pp. 1 ss.
19	J. Sauvulescu, Procreative Beneficence: Why We Should Select the Best Children, in Bioethics, 2001, pp. 413 ss. V. anche S. 

Holm, R. Bennett, The proper scope of the principle of procreative beneficence revisited, in Monash Bioethics Review, 2014, 
pp. 22 ss.

20	V. J. Sauvulescu, N. Bostrom, Human Enhancement, Oxford, Oxford University Press, 2011.
21	I. Macpherson, M.V. Roque, I. Segarra, Ethical Challenges of Germline Genetic Enhancement, in Frontiers in Genetics, 

2019, pp. 1 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

865

Sa
gg

i

verso i bisogni del pianeta22. Persson e Sauvulescu sostengono, al riguardo, che “their [ci-
tizens] moral motivation must be enhanced so that they pay more heed to the interests of 
future generations and non-human animals”23.
Il dibattito è assai attuale alla luce della scoperta di alcune droghe che possono svolgere 
un qualche ruolo nell’indirizzare i comportamenti degli individui24. A titolo di esempio, 
viene spesso citata l’oxitocina, un neurotrasmettitore che incrementa i livelli di fiducia nel 
prossimo e la cooperazione25. Vi sono, inoltre, evidenze scientifiche che il propranololo 
possa ridurre il pregiudizio razziale26.
Alcuni autori sostengono la tesi per cui bisognerebbe fornire queste droghe alla popola-
zione (con o senza il loro consenso?) per preservare gli interessi delle generazioni future 
altrimenti danneggiati da un pianeta che sta collassando27.
Le argomentazioni a favore del genetic o del moral enhancement si potrebbero, pertanto, 
collegare al principio emergente nel diritto internazionale One Health, che lega in maniera 
olistica salute umana, tutela dell’ambiente e degli ecosistemi e protezione del benessere 
animale, e alimentano il dibattito sulla nozione di interesse delle generazioni future.28 
Non appare sostenibile, per altri, tuttavia, ritenere che il genetic o il moral enhancement 
siano pienamente compatibili con il principio dello One Health. Quest’ultimo, infatti, pur 
articolandosi in diverse definizioni e corollari, non contempla forme di coercizione – sia 
essa genetica o farmacologica – volte a modificare i comportamenti umani, ma si limita a 
indicare la necessità di adottare politiche di salute pubblica fondate sul presupposto scien-
tifico dell’interconnessione tra salute umana, animale e ambientale29.
Nonostante gli sviluppi nel dibattito filosofico, nel marzo 2023, nell’ambito del ‘Third In-
ternational Summit on Human Genome Editing’30 è stato ribadito che, allo stato attuale 

22	Sul rapporto uomo, natura, animali e la necessità di un approccio One Health, v. A. Peters, One Health – One Welfa-
re – One Rights, in Verfassungblog, 1st April 2024, https://verfassungsblog.de/one-health-one-welfare-one-rights/. Più in 
generale, L.K. Caldwell, Perspectives on the Self-Destructive Tendencies of Humanity: A Symposium Response, in Politics 
and the Life Sciences, 1999, pp. 269 ss.

23	Al riguardo, v. I. Persson, J. Sauvulescu, The perils of cognitive enhancement and the urgent imperative to enhance the 
moral character of humanity, in Journal of Applied Philosophy, 2008, pp. 162 ss.

24	A. Archer, Are We Obliged to Enhance for Moral Perfection?, in Journal of Medicine and Philosophy, 2018, pp. 490 ss.
25	M. Kosfeld, M. Heinrichs, P.J. Zak, U. Fischbacher, E. Fehr, Oxytocin increases trust in humans, in Nature, 2005, pp. 673 ss.
26	S. Terbeck, G. Kahane, S. McTavish, J. Sauvulescu, P.J. Cowen, M. Hewstone, Beta-adregenic blockade reduces implicit nega-

tive racial bias, in Psychopharmacology, 2012, pp. 419 ss.
27	P. Crutchfield, Moral Enhancement and the Public Good, Londra, Routledge, 2021.
28	Per approfondimenti su One Health, v. inter alia, A. Latino, Il paradigma One Health nell’ordinamento internazionale: 

un’analisi critica di origini, protagonisti, strumenti normativi, in questa rivista, 2022, pp. 779 ss.; I.R. Pavone, Un nuovo 
approccio: per una visione ecocentrica, in healthcare policy, 2025, pp. 49 ss.

29	V. M.J. Sandel, The Case Against Perfection: Ethics in the Age of Genetic Engineering, Cambridge, 2007; sui rischi per la 
salute vegetale ed animale dell’HGE, v. L. Xinxin, Biosafety considerations triggered by genome-editing technologies, in 
Biosafety and Health, 2025, pp. 141 ss.

30	Il ‘Third International Summit on Human Genome Editing’ è stato organizzato dall’‘UK Royal Society, ‘UK Academy of 
Medical Sciences’, ‘US National Academies of Science and Medicine’, ‘World Academy of Sciences’.



866

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

delle conoscenze scientifiche, un utilizzo terapeutico del gene editing sulla linea germinale 
non dovrebbe essere eseguito (“heritable human genome editing remains unacceptable at 
this time”)31. Per quanto riguarda la ricerca di base – in vista di un perfezionamento della 
tecnica e del raggiungimento di standard ragionevoli di sicurezza ed efficacia – il Comitato 
organizzativo si è espresso a favore della continuazione della ricerca sugli embrioni umani. 
Pertanto, l’idea della comunità scientifica è che il divieto attuale (sotto forma di moratoria) 
potrà essere rivisto non appena la tecnica si sia dimostrata sufficientemente sicura. Molti 
ritengono che un divieto o bando tout court precluderebbe le potenzialità terapeutiche 
insite nell’HGE, sostenendo la tesi di un percorso responsabile e prudente da seguire32.
Sul potenziamento, sia genetico, sia morale, si registra invece una posizione di netta chiu-
sura nella letteratura corrente. Nel primo caso, viene richiamato il rischio di una deriva 
eugenetica che porterebbe a discriminare gli individui sulla base del proprio patrimonio 
genetico33. Quanto al potenziamento morale, esso lederebbe l’autodeterminazione dell’in-
dividuo di prendere determinate decisioni (anche quando siano palesemente sbagliate)34.
Il tema centrale – che verrà analizzato nei paragrafi successivi – riguarda l’eventualità 
compatibilità (o contrasto) di un utilizzo terapeutico (o per ‘enhancement’) dell’ HGE con 
le norme internazionali a tutela dei diritti umani.

3. Genome Editing e compatibilità con il diritto 
internazionale dei diritti umani

L’ingegneria genetica e la possibilità di manipolare il DNA di futuri individui allo stato 
embrionale sollevano numerose questioni etiche. Sotto il profilo giuridico, non vi è, allo 
stato attuale, una normativa internazionale ad hoc in materia, sebbene non manchino fonti 
che regolamentino la modificazione genetica umana e l’applicazione di biotecnologie agli 
embrioni umani (si pensi alla Convenzione europea sui diritti umani e la biomedicina). L’e-
lemento scriminante è dato dal fatto se un eventuale utilizzo del germline genome editing 
a fini terapeutici violi la dignità umana ed un presunto diritto ad ereditare un patrimonio 
genetico non artificialmente manipolato o invece promuova il diritto fondamentale alla 
scienza e alla salute degli individui e delle generazioni future.

31	Statement from the Organising Committee of the Third International Summit on Human Genome Editing, https://royal-
society.org/-/media/events/2023/03/human-genome-editing-summit/statement-from-the-organising-committee-of-the-
third-international-summit-on-human-genome-editing.pdf.

32	D. Baltimore, et al, A Prudent Path Forward for Genomic Engineering and Germline Gene Modification, in Science, 2015, 
pp. 36 ss.

33	F. E. Vizcarrondo, Human enhancement: The new eugenics, in The Linacre Quarterly, 2014, pp. 239 ss.
34	I. de Melo-Martin, The Trouble With Moral Enhancement, in Royal Institute of Philosophy Supplements, 2018, pp. 19 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

867

Sa
gg

i

3.1. La dignità umana
Il rispetto della dignità umana, evocato nelle carte fondanti il diritto internazionale dei 
diritti umani e il biodiritto, dalla Dichiarazione di Helsinki della World Medical Association 
(WMA; 1964), alla Dichiarazione dell’UNESCO sulla bioetica e i diritti umani (2005), viene 
considerato come un argine rispetto ad un uso improprio della scienza e della medicina35.
L’intero sistema internazionale dei diritti umani emerso dopo la Seconda Guerra Mondia-
le, così come le costituzioni dei Paesi democratici, si basano sull’assunto che le persone 
abbiano una dignità intrinseca e che, di conseguenza, beneficino del rispetto di diritti 
fondamentali36; ciò si evince dai c.d. ‘post-holocaust documents’, il Codice di Norimberga, 
il Preambolo della Carta dell’ONU (“we the peoples of the United Nations determined 
to save succeeding generations from the scourge of war, which twice in our lifetime has 
brought untold sorrow to mankind, and to reaffirm faith in fundamental human rights, in 
the dignity and worth of the human person, in the equal rights of men and women and 
of nations large and small”); l’art. 1 della Dichiarazione universale sui diritti umani (1948) 
(“All human beings are born free and equal in dignity and rights. They are endowed with 
reason and conscience and should act towards one another in a spirit of brotherhood”)37.
Nel pensiero politico moderno, la ragion d’essere dello Stato è precisamente quella di 
promuovere e garantire il rispetto per la dignità e i diritti senza alcuna forma di discrimi-
nazione. I singoli Paesi, così come la comunità internazionale, hanno un vero e proprio 
obbligo morale di riconoscere che tutte le persone hanno diritti fondamentali (cioè che 
hanno rivendicazioni altrettanto valide sui beni fondamentali), perché questi ultimi deri-
vano dalla dignità che è intrinseca a ogni essere umano. Questo è precisamente ciò che 
intende la Dichiarazione universale del 1948 quando afferma che “ogni individuo ha diritto 
al riconoscimento, in ogni luogo, della sua personalità giuridica” (Articolo 6).
Negli ultimi decenni, la nozione di dignità umana è stata al centro di un acceso dibattito 
riguardante il ruolo (se ce n’è uno) che questo concetto è chiamato a svolgere nella bio-
etica, e in particolare negli atti internazionali in materia38. Il richiamo alla dignità nella di-
scussione bioetica – come valore fondante – ha attirato serie critiche da parte di numerosi 
filosofi che la vedono come una nozione puramente retorica o politica. In un articolo se-
minale nel British Medical Journal Ruth Macklin definì la dignità come un principio privo 

35	R. Andorno, International Biolaw: Seeking Common Ground at the Intersection of Bioethics and Human Rights, Bruylant, 
2013, D. Beyleveld, R. Brownsword, Human Dignity in Bioethics and Biolaw, Oxford, Oxford University Press 2002.

36	R. Andorno, La bioéthique et la dignité de la personne, Paris, Presses universitaires de France, 1997, pp. 3 ss.
37	Nel caso Purohit and Moore v Gambia, la Commissione africana sui diritti umani, Comm No. 241/01 (2003) AHRRRL 96, 

ha sancito che “human dignity is an inherent basic right to which all human beings, regardless of their mental capabili-
ties or disabilities as the case may be, are entitled to without discrimination. It is therefore an inherent right which every 
human being is obliged to respect by all means possible and on the other hand it confers a duty on every human being 
to respect this right” (par. 57).

38	M. Reichlin, La discussione sulla dignità umana nella bioetica contemporanea, in Biolaw Journal – Rivista di biodiritto, 
2017, pp. 93 ss.



868

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

di alcuna utilità pratica nell’etica medica alla luce delle forti divergenze di interpretazione 
esistenti (si pensi al dibattito sul fine vita e al concetto di morte ‘dignitosa’) e della forte 
influenza delle componenti religiose sulla sua portata.
Secondo la sua interpretazione, il concetto di dignità rientrerebbe nel più ampio principio 
del rispetto dell’autonomia umana, e può quindi essere semplicemente “eliminated wi-
thout any loss of content” ed enucleato nel principio del consenso informato39.
La Dichiarazione di Helsinki – nella sua ultima versione del 2024 – stabilisce che “it is the 
duty of physicians who are involved in medical research to protect the life, health, dignity, 
integrity, autonomy, privacy, and confidentiality of personal information of research parti-
cipants. The responsibility for the protection of research participants must always rest with 
physicians or other researchers and never with the research participants, even though they 
have given consent”.
Nel contesto della bioetica vi è la tendenza a collegare la nozione di dignità umana al 
genoma umano. Questa associazione è evidente dalla lettura della Dichiarazione dell’UNE-
SCO sul genoma umano e i diritti umani (1997), in cui si afferma che “the human genome 
underlies the fundamental unity of all members of the human family, as well as the reco-
gnition of their inherent dignity and diversity. In a symbolic sense, it is the heritage of hu-
manity” (art. 1). Analoghi riferimenti alla dignità umana sono contenuti nella Dichiarazione 
dell’UNESCO sui dati genetici umani (2003) (art. 1)40 e nella Dichiarazione dell’UNESCO 
sulla bioetica e i diritti umani; quest’ultima richiama il rispetto della dignità umana nel suo 
Preambolo41, mentre riconosce tra i suoi obiettivi il rispetto della dignità umana (lect c)42.
In ambito regionale, la Convenzione per la protezione dei diritti dell’uomo e della dignità 
dell’essere umano nei confronti dell’applicazioni della biologia e della medicina (Conven-
zione sui diritti umani e la biomedicina) (1997) elegge la tutela della dignità umana come 
principio fondante, stabilendo che “Parties to this Convention shall protect the dignity and 
identity of all human beings” (art. 1)43. Come è stato chiaramente stabilito dall’Explanatory 
Report “the concept of human dignity, which is also highlighted, constitutes the essential 

39	R. Macklin, Dignity is a useless concept, in British Medical Journal, 2003, pp. 1419 ss.
40	L’art. 1, lect a della Dichiarazione sui dati genetici stabilisce “The aims of this Declaration are: to ensure the respect of 

human dignity and protection of human rights and fundamental freedoms in the collection, processing, use and storage 
of human genetic data, human proteomic data and of the biological samples from which they are derived, referred to 
hereinafter as “biological samples”, in keeping with the requirements of equality, justice and solidarity, while giving due 
consideration to freedom of thought and expression, including freedom of research; to set out the principles which 
should guide States in the formulation of their legislation and their policies on these issues; and to form the basis for 
guidelines of good practices in these areas for the institutions and individuals concerned”.

41	Il par. 2 del Preambolo della Dichiarazione recita “recognizing that ethical issues raised by the rapid advances in scien-
ce and their technological applications should be examined with due respect to the dignity of the human person and 
universal respect for, and observance of, human rights and fundamental freedoms”.

42	Per approfondimenti, C. Caporale, I.R. Pavone, International Biolaw and Shared Ethical Principles. The Universal Decla-
ration on Bioethics and Human Rights, Londra, Routledge, 2018.

43	R. Andorno, La tutela della dignità umana: fondamento e scopo della Convenzione di Oviedo, in E. Furlan (ed.), Bioetica e 
dignità umana. Interpretazioni a confronto a partire dalla Convenzione di Oviedo, Roma, Franco Angeli, 2009, pp. 77 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

869

Sa
gg

i

value to be upheld. It is at the basis of most of the values emphasised in the Convention” 
(par. 9)44.
Le carte internazionali citate coniugano, pertanto, l’istanza bioetica di tutela dell’essere 
umano sia con l’istanza giuridica del rispetto dei diritti e delle libertà fondamentali della 
persona, che con l’istanza deontologica diretta a promuovere un uso appropriato della 
biologia e della medicina.
Tuttavia, manca una definizione giuridica condivisa, alla luce della difficoltà di stabilire 
chi ha l’autorità di determinare ed imporre una determinata concezione di dignità umana 
applicabile a tutti i viventi Si tratta di una questione per lo più filosofica, la cui determi-
nazione ha implicazioni rilevanti per la bioetica. Alcuni considerano la sperimentazione 
non terapeutica sull’uomo o la ricerca sugli embrioni in vitro pratiche contrarie alla dignità 
umana. Altri ritengono che queste applicazioni della scienza possano apportare benefici 
all’umanità45. Sul fine vita, ad esempio, per alcuni esisterebbe un diritto a morire con digni-
tà in presenza di una malattia allo stato terminale e di sofferenze fisiche e psichiche; per 
altri, invece, l’eutanasia attiva e il suicidio assistito ledono la dignità della persona, dato 
che per essi si applica il principio dell’indisponibilità del proprio corpo46.
Alla luce della mancanza di una definizione univoca della dignità umana, un’eventuale ap-
plicazione terapeutica del genome editing, mediante la modifica del DNA di un embrione 
in vitro, rimane aperta ad una doppia interpretazione. Da un lato si potrebbe sostenere, 
che promuova la dignità delle generazioni future e, in particolare, il loro interesse a na-
scere senza essere condannati a sviluppare una seria malattia genetica. Dall’altro lato, si 
potrebbe affermare, invece, che esista un interesse delle generazioni future ad ereditare 
un patrimonio genetico non artificialmente manipolato, la cui dignità sarebbe lesa da un’e-
ventuale modifica della propria struttura genetica47.
La nozione di dignità umana dovrebbe essere utilizzata in bioetica con molta cautela al 
fine di evitare che possano prevalere posizioni dogmatiche e fondamentaliste che, fon-
dandosi su un concetto univoco di dignità umana, possano ostacolare gli sviluppi della 
scienza.
La dignità umana viene spesso accompagnata con lo ‘spettro’ dell’eugenetica, come si 
evince da un rapporto dell’IBC dell’UNESCO sul gene editing del 2015, che facendo riferi-
mento alle sfide legate al CRISPR/Cas9, sostiene che “Research should only be allowed for 

44	C. Byk, La Convention européenne sur la biomédecine et les droits de l’homme: une ambition pragmatique, in Droit, 
Santé et Société, 2019, pp. 5 ss.

45	Cfr, Bayertz, Sanctity of Life and Human Dignity, Dordrecht, Springer, 1996; Beyleveld, Brownsbord, Human Dignity 
in Bioethics and Biolaw, Oxford, Oxford University Press, 2001; Rendtford, Basic Ethical Principles in European Bio-
ethics and Biolaw: Autonomy, Dignity, Integrity and Vulnerability – Towards a Foundation of Bioethics and Biolaw, in 
M.H.C.P., 2002, pp. 235 ss.

46	R. Andorno, The dual role of human dignity in bioethics, in Medicine Health Care and Philosophy, 2013, pp. 967 ss.
47	In tal senso, K. Drabiak, The Nuffield Council’s Green Light for Genome Editing Human Embryos defies Fundamental 

Human Rights Law, in Bioethics, 2020, p. 223.



870

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

the benefit of humankind and its results should not be used for non-peaceful purposes […] 
which infringe human dignity such as eugenics”48. L’eugenetica viene riconosciuta come 
la violazione per eccellenza della dignità umana. Tuttavia, non viene specificato né cosa si 
intenda esattamente per eugenetica, né in che cosa consistano, in concreto, i rischi deri-
vanti dall’ingegneria genetica (tale definizione è assente in tutte le carte internazionali ed 
europee in materia di biodiritto). In un paragrafo successivo del rapporto, poi, si sottolinea 
che gli interventi sul genoma umano “[…] should be ammitted only for preventive, diagno-
stic or therapeutic reasons and without enacting modifications for descendants […]. The 
alternative would be to jeopardize the inherent and therefore equal dignity of all human 
beings and renew eugenics, disguised as the fulfilment of the wish for a better, improved 
life” (p. 25). In questo caso, sembra che il rischio da evitare, che giustifica il richiamo al 
pericolo del ritorno all’eugenetica, sia l’utilizzo delle tecniche in questione esclusivamente 
a fini di enhancement, e non a scopi terapeutici.
I divieti in essere sono volti, pertanto, a salvaguardare la dimensione collettiva della di-
gnità umana, nello specifico il (presunto) interesse della società, delle generazioni future 
e dell’umanità intera ad ereditare un patrimonio genetico che non sia artificialmente ma-
nipolato. Tali interessi di lungo periodo prevarrebbero, pertanto, sull’interesse del singolo 
– nel breve periodo – ad avere un beneficio diretto per la sua salute.

3.2. Il diritto alla salute
È inconfutabile che il progresso nelle scienze e nelle tecnologie – che ha permesso, ad 
esempio, la rapida scoperta dei vaccini anti COVID-19 – promuova il diritto al godimento 
del più elevato standard di salute fisica e mentale – enunciato per la prima volta nella 
Costituzione dell’OMS all’articolo 1 (“The objective of the World Health shall be the at-
tainment by all peoples of the highest possible level of health)49.
Il diritto alla salute è espressamente contemplato all’art. 12, par. 1, del Patto dell’ONU sui 
diritti economici, sociali e culturali (1966) che recita “the States Parties to the present Co-
venant recognize the right of everyone to the enjoyment of the highest attainable standard 
of physical and mental health50.
È indubbio che la prevenzione nella trasmissione di una seria malattia genetica potenzial-
mente fatale, come la fibrosi cistica, la Corea di Huntington, l’emofilia, possa promuovere 
(anziché ledere) il diritto alla salute. Secondo questa linea di pensiero, gli Stati avrebbero, 
pertanto, non solo un obbligo morale, ma anche giuridico, di permettere (a determinate 

48	Report of the IBC on updating its reflection on the Human Genome and Human Rights, doc. n. SHS/YES/IBC-22/15/2 
REV.2, 2015, p. 13.

49	V. I.R. Pavone, Global Pandemics and International Law: An Analysis in the Age of COVID-19, Londra, Routledge, 2024, 
pp. 37 ss.

50	Per approfondimenti, P. Acconci, Tutela della salute e diritto internazionale, Padova, CEDAM, 2011; S. Negri, Salute 
pubblica, sicurezza e diritti umani nel diritto internazionale, Torino, 2018, 61 ss., B. Toebes, The Right to Health as a 
Human Right in International Law, Antwerp-Oxford-New York, Intersentia/Hart, 1998, pp. 15 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

871

Sa
gg

i

condizioni) un utilizzo terapeutico del Genome Editing. Tuttavia, va sottolineato che, allo 
stato attuale delle conoscenze scientifiche, è già possibile ‘disattivare’ i geni che causano 
tali malattie mediante uno screening embrionale attraverso tecniche quali la diagnosi ge-
netica preimpianto, che non presenta i rischi potenziali per la salute dei nascituri (e delle 
generazioni future) insite nel Genome Editing51.
Ciò tutelerebbe non solo il diritto alla salute del nascituro ma anche l’interesse ad una vita 
priva di sofferenze delle generazioni future. Come sottolineato dalla Corte Costituzionale 
italiana, il diritto alla salute, contemplato all’articolo 32 della Costituzione, ha una duplice 
veste di diritto individuale ed interesse della collettività52.
 È sicuramente più controverso l’utilizzo dell’ HGE a fini di potenziamento, dato che si 
entra in una zona grigia in cui il confine tra malattia, prevenzione, e cattivo utilizzo della 
scienza è labile. In tale contesto, entra il gioco il concetto di qualità della vita, che è sle-
gato sia dal diritto alla vita che dal diritto alla salute. 
Tuttavia, è bene precisare che il noto General Comment No. 14 chiarisce la portata del 
diritto alla salute stabilendo al par. 8 che “the right to health is not to be understood as 
a right to be healthy”. La giurisprudenza della Corte di Strasburgo con riferimento all’a-
borto terapeutico e alla diagnosi genetica preimpianto ha riconosciuto, tuttavia, il diritto 
dei genitori ad avere un ‘healthy child’, nella misura in cui le tecnologie mediche siano 
disponibili per rilevare e prevenire malattie nella futura prole nella fase del concepimento 
o della gestazione53.
La Convenzione europea sulla biomedicina stabilisce due principi cardine: il diritto all’e-
quo accesso ai servizi sanitari primari54; il diritto alla qualità del servizio offerto55. L’art. 3 
della Convenzione sancisce un preciso obbligo dello Stato nei confronti dei propri cittadi-
ni “Parties, taking into account health needs and available resources, shall take appropriate 
measures with a view to providing, within their jurisdiction, equitable access to health 
care of appropriate quality”. Della portata di questa disposizione si occupa l’Explanatory 
Report, secondo il quale l’accesso all’assistenza sanitaria deve essere equo, nel senso di 

51	Per ulteriori dettagli sugli aspetti bioetici inerenti la diagnosi genetica preimpianto, W. Dondorp, G. de Wert, Refining 
the ethics of preimplantation genetic diagnosis: A plea for contextualized proportionality, in Bioethics, 2018, pp. 294 ss. 
Sulla base giuridica di tale tecnica, M. Luciani, Generazioni future, distribuzione temporale della spesa pubblica e vincoli 
costituzionali, in Diritto e Società, 2008, pp. 145 ss.

52	A. Mazzola, Il diritto alla salute tra dimensione individuale e dovere sociale, in Consulta online, 2021, 629 ss.
53	Per un’analisi più approfondita, C. Draghici, Procreative Rights in International Law. Insights from the European Court 

of Human Rights, Cambridge, Cambridge University Press, 2024, pp. 278 ss.
54	Il concetto di assistenza sanitaria espresso nella Convenzione riprende i principi della Risoluzione dell’Assemblea Mon-

diale della Salute dell’OMS del 19 maggio 1977 intitolata ‘Salute per tutti’ (WHA 30.43). L’assistenza sanitaria racchiude 
un’ampia gamma di servizi comprendenti la promozione e la protezione della salute, la prevenzione delle malattie, la 
diagnosi, il trattamento, la cura e la riabilitazione. Cfr. Gevers, The Right to Health Care, in European Journal of Health 
Law, 2004, pp. 29 ss.

55	L’ art. 4 della Convenzione recita “any intervention in the health field, including research, must be carried out in accor-
dance with relevant professional obligations and standards”.



872

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

evitare discriminazioni ingiustificate. Anche se la nozione di ‘equità’ non è sinonimo di 
uguaglianza assoluta, tuttavia non si può parlare di accesso equo se non in presenza di un 
livello soddisfacente di assistenza sanitaria.
Il tema che si potrebbe porre qualora venisse autorizzato un utilizzo terapeutico dell’HGE 
è quello dell’equo accesso a tale tecnica: su che base verrebbero selezionate le coppie 
che potrebbero avere accesso a tale tecnologia e per quali patologie? Verrebbe garantita 
la possibilità di ricorrere all’HGE anche per coppie provenienti da Paesi in via di sviluppo 
(PVS)? L’accesso all’HGE verrebbe coperto dai sistemi sanitari nazionali? Si riproporrebbe il 
problema del turismo sanitario o turismo procreativo, per cui solamente coppie benestanti 
– in presenza di legislazioni restrittive o che non garantiscano un determinato servizio – 
sarebbero spinte a rivolgersi all’estero presso cliniche private.
È esattamente ciò che avviene nel settore della procreazione assistita in cui coppie con 
problemi di sterilità o di infertilità, o coppie omosessuali, si rivolgono a servizi sanitari of-
ferti da cliniche private all’estero ricorrendo alla fecondazione eterologa e alla gestazione 
per altri (GPA).
Pertanto, sebbene l’emergere della CRISPR-Cas9 e le sue potenziali ricadute in ambito tera-
peutico abbiano suscitato un notevole entusiasmo in ambito scientifico, sono emerse allo 
stesso tempo preoccupazioni con riferimento all’equità nella salute, poiché storicamente 
i pazienti e le popolazioni minoritarie (specialmente se provenienti da PVS) sono stati 
sistematicamente esclusi dalla ricerca clinica, dalle innovazioni e dalle cure, contribuendo 
al divario attuale nell’equità sanitaria sopprimendo i benefici per la salute per i gruppi che 
registrano i peggiori risultati sanitari56.

3.3. Diritto alla scienza
L’art. 15 del Patto sui diritti economici, sociali e culturali, riconosce il diritto “to enjoy the 
benefits of scientific progress and its applications” (una disposizione simile è contenuta 
all’art. 27 della Dichiarazione universale sui diritti umani), così come “the freedom indi-
spensable for scientific research and creative activity”57.
Il diritto alla scienza – a differenza di molti altri diritti fondamentali – soffre, tuttavia, di una 
scarsa attenzione da parte della dottrina (e dalla giurisprudenza) quanto all’esplicitazione 
del suo contenuto. Come evidenziato da Boggio e Romano, il diritto alla scienza è ‘argua-
bly the least known, discussed and enforced international human right’58. È generalmente 
accettato che il diritto alla scienza, nella sua interpretazione comune, si compone di due 

56	A.M. Subica, CRISPR in Public Health: The Health Equity Implications and Role of Community in Gene-Editing Research 
and Applications, in American Journal of Public Health, 2023, pp. 874 ss.

57	Human Rights Council, Report of the Special Rapporteur in the Field of Cultural Rights, Farida Shaheed on the Right to 
Enjoy the Benefit of Scientific Progress and its Applications, 14 May 2012 UN Doc. A/HRC/20/26, para. 20.

58	A. Boggio, C.P.R. Romano, Freedom of Research and the Right to Science: From Theory to Advocacy, in S. Giordano, J. 
Harris, L. Piccirillo (eds), The Freedom of Scientific Research: Bridging the Gap between Science and Society, Manchester, 
Manchester University Press, pp. 162 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

873

Sa
gg

i

elementi. Il primo è relativo al diritto di godere dei benefici della scienza. Il Venice State-
ment on the Right to Enjoy the Benefits of Scientific Progress and its Applications, prevede 
che i benefici del progresso scientifico “encompass not only scientific results and outco-
mes but also the scientific progress, its methodologies and tools” (par. 8)59. Sullo stesso 
piano, il General Comment No. 25 on the Right to Science – adottato nel 2000 dal Comitato 
sui diritti economici, sociali e culturali 60– stabilisce che i benefici della scienza includono 
“the scientific knowledge and information directly deriving from scientific activity” (par. 8). 
Il diritto a godere dei benefici del progresso scientifico, implicherebbe, pertanto, il mi-
glioramento della condizione umana, che può essere realizzato attraverso studi specifici 
sul DNA e ricerca di base e pre-clinica sull’HGE61. Pertanto, un’eventuale applicazione te-
rapeutica del genome editing, dovrebbe essere messa a disposizione dell’intera comunità 
che ne godrebbe dei benefici in termini di miglioramento della condizione di salute ed 
essere considerata alla stregua di un common good.
La libertà di ricerca scientifica è la seconda componente del diritto alla scienza: ai sensi 
del General Comment No. 25, “in order to flourish and develop, science requires the robust 
protection of freedom of research” (par. 13). Come chiaramente stabilito all’art. 15, par. 3, 
del Patto sui diritti economici, sociali e culturali, questa libertà è indispensabile, sebbene 
non sia illimitata, ma sottoposta a precisi paletti. In altre parole, la ricerca scientifica è 
libera, fintanto che non interferisca con il godimento degli altri diritti economici, sociali e 
culturali e in particolare, quando si tratta di ricerca su embrioni umani, non leda la dignità 
e l’integrità dell’embrione stesso e rispetti il principio del consenso informato dei donato-
ri62. Rimane, tuttavia, irrisolta, la portata della nozione di dignità dell’embrione umano e la 
determinazione di quando un trial clinico o una ricerca scientifica ledano la dignità di un 
embrione. Sul tema dello status giuridico dell’embrione vi è una profonda divisione nella 
comunità scientifica ed accademica, in quanto per alcuni si tratterebbe di una ‘persona’ dal 
momento del concepimento; mentre per altri si sarebbe in presenza di un insieme di cel-
lule indifferenziate (la ricerca scientifica, quando è ammessa, lo è entro il quattordicesimo 
giorno di sviluppo quando la differenziazione cellulare non è ancora iniziata)63.
La Carta europea dei ricercatori riconosce la libertà di ricerca scientifica (Pillar I, Para. 2)64. 
Paletti possono essere apposti, in particolare, fino a che la scienza e le sue applicazioni 

59	A. Müller, Remarks on the Venice Statement on the Right to Enjoy the Benefits of Scientific Progress and its Applications 
(Article 15(1)(b) ICESCR), in Human Rights Law Review, 2010, pp. 765 ss.

60	UN Committee on Economic, Social and Cultural Rights, General comment No. 25 (2020) on science and economic, social 
and cultural rights (article 15 (1) (b), (2), (3) and (4) of the International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights).

61	L. Poli, Human germline genome editing and human rights law: A “brave new world” is not here to come, in BioLaw 
Journal, 2021, pp. 399 ss.

62	T.L. Guidotti, Scientific freedom and human rights, in Archives of Environmental & Occupational Health, 2017, pp. 1 ss.
63	V. L. Palazzani, Lo statuto giuridico dell’embrione umano, in Persona y Derecho, 2001, pp. 113 ss.
64	Il Par. 2 recita “the freedom of scientific research is a common core value and principle for research cooperation within 

the European Research Area and with international partners. Researchers should focus their research on the good of 



874

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

non interferiscano con altri diritti economici, sociali e culturali, ma in primis, limiti deb-
bono essere posti qualora “research affects human beings”, con l’obiettivo “to protect their 
dignity, their integrity and their consent when involved in the research” (Para. 22).
La necessità di fornire supporto alla libertà di ricerca nel settore del genoma umano emer-
ge anche dall’analisi delle disposizioni contenute all’Art. 14 della Dichiarazione dell’UNE-
SCO sul genoma umano e i diritti umani, che stabilisce “States should take appropriate 
measures to foster the intellectual and material conditions favorable to freedom in the 
conduct of research on the human genome and to consider the ethical, legal, social and 
economic implications of such research […]”.
Come sottolineato dalla dottrina, gli elementi che compongono il diritto alla scienza de-
pongono a favore di una regolamentazione della ricerca di base e pre-clinica sull’ HGE, 
mentre un bando completo (ma anche impedimenti pratici, come il divieto di utilizzare 
embrioni sovrannumerari nella ricerca)65, potrebbe implicare una violazione dell’art. 15 del 
Patto, interferendo con il progresso scientifico e il diritto delle generazioni future a godere 
dei benefici della scienza66.
Essendo, tuttavia, nel campo dei diritti economici, sociali e culturali, vige, come noto, il 
principio della realizzazione progressiva, alla luce delle risorse disponibili, che impone 
agli Stati di adottare misure immediate e non discriminatorie per favorire la ricerca, evitan-
do restrizioni non giustificate e bilanciando la tutela di dignità e sicurezza con la promo-
zione del progresso scientifico, in conformità all’art. 15 del Patto.

4. Il Genome Editing in seno al Consiglio d’Europa

4.1. I primi atti in materia
Il Consiglio d’Europa è stata la prima organizzazione intergovernativa ad occuparsi degli 
aspetti bioetici collegati agli sviluppi nel settore delle scienze della vita a partire dai primi 
anni ’80 attraverso la Raccomandazione 934 (1982) sull’ingegneria genetica. Fu in quell’an-
no che la tecnologia del DNA ricombinante registrò il primo successo mediante la sco-
perta dell’insulina, inserendo il gene umano che produce questa sostanza in un batterio. 

humanity and expanding the frontiers of human knowledge, while enjoying freedom of thought, opinion and expres-
sion, the freedom to define research questions, the freedom to identify methods by which problems are solved, the 
freedom to choose and develop theories, the freedom to question accepted wisdom and bring forward new ideas and 
the freedom to associate in professional or representative academic bodies.”.

65	L. Poli, The Regulation of Human Germline Genome Modification in Italy, in A. Boggio, C. Romano, J. Almqvist (eds.), 
Human Germline Modification and the Right to Science: A Comparative Study of National Laws and Policies, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2020, pp. 335 ss.

66	A. Boggio, R. Yotova, Gene editing of human embryos is not contrary to human rights law: A reply to Drabiak, in Bio-
ethics, 2021, pp. 956 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

875

Sa
gg

i

L’insulina è stato il primo farmaco ottenuto ingegnerizzando un sistema vivente (batterico) 
approvato dalla Food and Drug Administration (FDA) nel 1982.
Il Consiglio d’Europa guardava all’epoca con ottimismo all’ingegneria genetica, ed in par-
ticolare, alla terapia genica, sia quella somatica che quella germinale.
L’art. 7 (b) della Raccomandazione prevedeva il riconoscimento di uno specifico diritto 
ad ereditare un patrimonio genetico non artificialmente manipolato, mediante il suo in-
serimento nella Convenzione europea sui diritti umani e le libertà fondamentali (1950)67. 
Tale nuovo ‘biodiritto’ sarebbe stato un corollario degli artt. 2 e 3 della CEDU (diritto alla 
vita e diritto a non essere sottoposti a tortura o trattamenti inumani e/o degradanti), come 
previsto all’art. 5, lect. (a) della Raccomandazione (“the rights to life and to human dignity 
protected by Articles 2 and 3 of the European Convention on Human Rights imply the right 
to inherit a genetic pattern which has not been artificially changed”).
La Raccomandazione, tuttavia, sottolineava che il riconoscimento di questo presunto dirit-
to non si sarebbe posto in contraddizione con lo sviluppo “of the therapeutic applications 
of genetic engineering (gene therapy), which holds great promise for the treatment and 
eradication of certain diseases which are genetically transmitted”. Nel successivo comma 
il Consiglio d’Europa includeva tra gli interventi di terapia genica ammissibili anche quelli 
terapeutici sull’embrione e sul feto (previo consenso dei donatori), riconosciuti come pie-
namente compatibili con il rispetto dei diritti umani (para. 4, IV)68.
La Raccomandazione inoltre prevedeva la redazione di una lista di malattie gravi per cui 
sarebbe stata ammessa la terapia genica, previo consenso dei soggetti interessati (par. 7, 
lect. c). Dato il serio rischio di trasmissione di gravi malattie genetiche alla prole, la Rac-
comandazione aveva previsto una deroga al principio del consenso informato, alla luce 
dell’impossibilità di ottenere il consenso di un essere umano non ancora nato. Si trattava 
di una soluzione pragmatica che avrebbe spento sul nascere ogni possibile polemica sul 
discrimine tra seria e grave malattia genetica e semplice patologia (come, ad esempio, la 
sordità). Al riguardo, non vi è alcun dubbio che malattie a trasmissione genetica come la 
fibrosi cistica, la beta talassemia, la Corea di Huntington, l’anemia falciforme, siano estre-
mamente gravi. Come precedentemente evidenziato, è oggetto di dibattito se la sordità 
abbia o meno lo status di seria malattia genetica e comporti una disabilità nell’individuo69.
In questo senso, può essere qui richiamato l’art. 12 della Convenzione europea sui diritti 
umani e la biomedicina, che vieta i test genetici predittivi, ma non proibisce a sua volta 

67	L’art. 7 (b) recita “the Assembly recommends that the Committee of Ministers provide for explicit recognition in the Eu-
ropean Convention on Human Rights of the right to a genetic inheritance which has not been artificially interfered with, 
except in accordance with certain principles which are recognized as being fully compatible with respect for human 
rights”.

68	Il par. 4, lect d afferma “gene therapy must not be used or experimented with except with the free and informed consent 
of the person(s) concerned, or in cases of experiment with embryos, foetuses or minors with the free and informed 
consent of the parent(s) or legal guardian(s)”.

69	M.A. Jones, Deafness as Culture: A Psychosocial Perspective, in Disability Studies Quarterly, 2002, pp. 51 ss.



876

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

interventi predittivi allo stato embrionale al fine di individuare la presenza di condizioni 
genetiche che possano condurre a serie malattie genetiche70.
Questa posizione improntata alla prudenza, ma allo stesso tempo ad una cauta apertura da 
parte del Consiglio d’Europa verso la terapia genica, venne confermata nella Raccoman-
dazione 1046 del 1986 sull’uso di embrioni e feti umani per scopi diagnostici, terapeutici, 
scientifici, industriali e commerciali, in cui la finalità terapeutica con riferimento a una lista 
ben definita di malattie genetiche serie continua ad essere il criterio guida per un eventua-
le utilizzo della terapia genica sulla linea germinale71.
Nel 1989, tuttavia, si registrerà un rovesciamento di prospettiva, con l’adozione della Rac-
comandazione 1100 (1989) sull’uso di embrioni e feti umani nella ricerca scientifica, che ha 
vietato ogni forma di terapia sulla linea germinale umana. L’Appendice B recita, infatti “investi-
gations of viable embryos in vitro shall only be permitted for applied purposes of a diagnostic 
nature or for preventive or therapeutic purposes; if their non-pathological genetic heritage is 
not interfered with”. Viene esplicitamente proibita ogni forma di terapia sulla linea germinale 
umana. Viene meno, pertanto, ogni riferimento alla finalità terapeutica dell’intervento sulla 
linea germinale (che diviene, pertanto, criterio di esclusione, a prescindere dal suo obiettivo)72.
Il Consiglio d’Europea, pertanto, è passato da una visione ottimistica degli sviluppi nel setto-
re delle scienze della vita, ad un’ottica pessimistica improntata ad un approccio precauziona-
le. È cambiata la prospettiva: le nuove frontiere della medicina non vengono più viste come 
uno strumento al servizio del benessere dell’umanità, ma come una potenziale minaccia 
dei diritti fondamentali della persona. Questa posizione di netta chiusura ed estremamente 
conservatrice verrà successivamente codificata in quello che è, allo stato attuale, l’unico atto 
giuridicamente vincolante che tratta le questioni correlate alla terapia genica ed alla speri-
mentazione sugli embrioni umani, la Convenzione europea sulla biomedicina.

4.2. La Convenzione europea sui diritti umani e la biomedicina

4.2.1 L’art. 13 della Convenzione

Sulla falsariga di quanto già previsto nella Raccomandazione 1100, la Convenzione di 
Oviedo ha adottato una posizione assai restrittiva, stabilendo che “an intervention seeking 
to modify the human genome may only be undertaken for preventive, diagnostic or the-

70	Il Par. 83 dell’Explanatory Report recita “Article 12 as such does not imply any limitation of the right to carry out diagno-
stic interventions at the embryonic stage to find out whether an embryo carries hereditary traits that will lead to serious 
diseases in the future child”. Per approfondimenti, cfr. C. Campiglio, Eugenetica e diritto internazionale, in N. Boschiero 
(ed.), Ordine internazionale e valori etici, VIII Convegno SIDI, Verona, 26-27 giugno 2003, Napoli, ESI, 2004, pp. 453 
ss. at 466.

71	Appendix Rules governing the use of human embryos or foetuses and the removal of their tissues for diagnostic and 
therapeutic purposes. Il par. 4 del documento recita “It would be desirable to create a list of those illnesses where the-
rapy can be based on reliable means of diagnosis and reasonable guarantees of success. This list would be periodically 
updated to take account of new discoveries and scientific progress.”

72	I. Kriari-Katranis, Embryo Research and Human Rights: An Overview of Developments in Europe, in European Journal of 
Health Law, 1997, pp. 43 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

877

Sa
gg

i

rapeutic purposes and only if its aim is not to introduce any modification in the genome 
of any descendants” (art. 13)73.
Il Para. 91 dell’Explanatory Report prevede che ‘interventions seeking to introduce any 
modification in the genome of any descendants are prohibited. Consequently, in particular 
genetic modifications of spermatozoa or ova for fertilisation are not allowed’. La Con-
venzione, pertanto, ammette la terapia genica sulla linea somatica, ma vieta quella sulla 
linea germinale (TGG). Viene, tuttavia, permessa la ricerca di base sulle cellule germinali, 
purché non vengano poi impiantate in utero con l’obiettivo di portare a termine una gra-
vidanza. Come sottolineato dalla dottrina, tale bando ha ripercussioni anche sulla ricerca 
di base; infatti, è un forte disincentivo a condurre tale tipo di ricerca se poi viene preclusa 
qualsiasi finalità terapeutica74.
È importante sottolineare, tuttavia, che la Convenzione non è stata firmata o ratificata da 
diversi Stati, tra cui l’Austria, il Belgio, la Germania, l’Italia (che non ha mai depositato 
il proprio strumento di ratifica, nonostante l’adozione della legge di autorizzazione alla 
ratifica), la Polonia, la Svezia, l’Ucraina e il Regno Unito. I Paesi che hanno scelto di non 
firmare la Convenzione lo hanno fatto per svariate ragioni: la Germania, ad esempio, ha 
considerato il testo del trattato troppo permissivo in quanto ammette (seppure a rigide 
condizioni), la ricerca non-terapeutica sull’incapace (art. 17, par. 2)75. Il Regno Unito, dal 
canto suo, non ha firmato il testo in quanto ritenuto troppo restrittivo (dato che l’art. 
18, par. 2 vieta la creazione di embrioni in vitro a fini di ricerca, che è invece ammessa 
dall’Human Fertilization and Embriology Act)76. La sua portata giuridica è, pertanto, assai 
limitata alla luce della mancata adesione di numerosi Paesi Membri del Consiglio d’Europa.
Il criterio dell’intervento terapeutico che si applica alla terapia genica somatica, tuttavia, 
non è ritenuto adeguato per interventi genetici sulla linea germinale. In questo caso, ol-
tre al timore di una deriva eugenetica, si aggiunge un’altra preoccupazione: la (presunta) 
necessità di preservare inalterato il patrimonio genetico delle generazioni future. Gli inter-
venti genetici sulla linea germinale, quando finalizzati alla riproduzione, ossia con effetti 
sui discendenti, sono completamente vietati, senza eccezioni, come se l’inviolabilità del 
patrimonio genetico delle generazioni future fosse un valore assoluto da proteggere come 
principio fondamentale del continente europeo.
Stabilendo il principio della non modificabilità del genoma dei discendenti, il Consiglio 
d’Europa ha inteso dar corpo al diritto ad ereditare un patrimonio genetico non artificial-
mente manipolato. Si tratterebbe di una norma che – in virtù del principio di precauzione 

73	I.R. Pavone, Aspetti giuridico-internazionali dell’ingegneria genetica, in: V. Della Fina (ed.) Discipline giuridiche dell’in-
gegneria genetica, Milano, Giuffrè, pp. 167 ss.

74	D. Neri, CRISPR-Cas9, la Convenzione di Oviedo e le generazioni future, in S&F, 2017, pp. 197 ss., 199.
75	R. Andorno, The Oviedo Convention: A European Legal Framework at the Intersection of Human Rights and Health Law, 

in Journal of international biotechnology law, 2005, pp. 134 ss.
76	I.R. Pavone, La Convenzione europea sulla biomedicina, Milano, Giuffrè, 2009, pp. 44 ss.



878

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

– si farebbe carico del (presunto) interesse delle generazioni future77. Come evidenziato 
da Rogers e de Bousingen nel loro volume Bioethics in Europe, questa opposizione agli 
interventi sulla linea germinale ‘echoes a wide international consensus’78.
Il tema è stato assai divisivo, come si evince dall’analisi dei lavori preparatori, e la neces-
sità di adottare la versione finale dell’articolo 13 della Convenzione a maggioranza e non 
per consensus (23 voti a favore, 4 voti contrari e 2 astensioni)79.
Diversi esperti erano favorevoli ad un divieto tout court di ogni intervento sulla linea 
germinale, alla luce delle conoscenze scientifiche e dell’imprevedibilità degli effetti sulle 
generazioni future.
Altri, invece, sostenevano la necessità di lasciare aperta la possibilità di un’autorizzazione 
della terapia genica sulla linea germinale, a condizione che venissero previste una serie di 
garanzie, che non erano, tuttavia, garantite allo stato delle conoscenze scientifiche dell’e-
poca. Pertanto, solo qualora fosse stata provata la sicurezza e l’efficacia terapeutica della 
TGG si poteva pensare ad un’autorizzazione ad un utilizzo nel campo clinico. Vennero 
anche individuate specifiche malattie per cui permettere un’eccezione al divieto di appli-
cazione clinica della TGG, nello specifico il diabete, la Corea di Huntington e l’emofilia. 
Tra le condizioni di deroga era prevista l’assenza di valide alternative e l’osservanza dei 
più rigidi protocolli di sicurezza ed integrità80.
Nei lavori preparatori si apprezza il tentativo di distinguere nettamente tra interventi miglio-
rativi della specie ed interventi terapeutici. Vengono considerati come ‘enhancement’ inter-
venti volti a rendere gli esseri umani più intelligenti, più atletici, più dotati per la musica81.
Alla luce degli sviluppi nel settore dell’ingegneria genetica, lo Steering Committee for 
Human Rights in the fields of Biomedicine and Health (CDBIO) ha riesaminato la Con-
venzione del 1997 per verificare se fossero necessari cambiamenti per riflettere i progressi 
nelle tecnologie di editing del genoma degli ultimi anni82. Nel rapporto finale non viene 
cambiato l’orientamento dell’Organizzazione sulla materia. Nelle conclusioni si legge “the 
prohibition of an intervention seeking to introduce a modification in the genome of any 
descendants has the implication that gametes, embryos or their precursors that have been 

77	P. Sykora, A. Caplan, The Council of Europe should not reaffirm the ban on germline genome editing in humans, in EMBO 
Rep., 2017, pp. 1871 ss.

78	A. Rogers, D.D. de Bousingen, Une bioéthique pour l’Europe, Strasbourg, Les éditions du Conseil de l’Europe, 1995, pp. 
93 ss.

79	Preparatory Works on the Convention (n 107) 63.
80	H. Roscam Abbing, The Convention on Human Rights and Biomedicine: An Appraisal of the Council of Europe Conven-

tion, in European Journal of Health Law, 1998, pp. 377 ss.
81	A. Bompiani, Consiglio d’Europa, diritti umani e biomedicina. Genesi della Convenzione di Oviedo e dei protocolli, Roma, 

Edizioni Studium, 2009.
82	Conclusions of the re-examination process of Article 13 of the Convention on Human Rights and Biomedicine (ine/-/

genome-editing-technologies-final-conclusions-of-the-re-examination-of-article-13-of-the-oviedo-convention).



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

879

Sa
gg

i

subjected to such intervention may not be used for the purposes of procreation”83. Que-
sta disposizione vieta esplicitamente ogni applicazione terapeutica del GGE e, pertanto, 
modifiche al genoma dei discendenti, ribadendo la posizione di precauzione riguardo ad 
interventi genetici su materiale riproduttivo umano.
Nello Strategic Action Plan on Human Rights and Technologies and Biomedicine (2020-
2025) si legge al Para. 14 che “[…] genome editing techniques which introduce inheritable 
changes in the human genome raise serious concerns about the possibilities of irreversible 
harm to future persons”.
La Convenzione, pertanto, esclude da ogni intervento genetico intenzionale, il materiale 
riproduttivo umano, quindi le cellule riproduttive e gli embrioni in vitro.
Nel rapporto finale dell’Assemblea parlamentare del 7 novembre 2023 (‘Heritable geno-
me editing in human beings’), si afferma che “there is a broad consensus in the scientific 
community that the current technology is not yet safe and effective enough to establish a 
pregnancy with germ line cells or human embryos having undergone intentional genome 
editing of their nuclear DNA” (par. 4). 
La motivazione di questa posizione così rigida è basata sul fatto che vi è ancora molta 
incertezza scientifica sui potenziali effetti che le modifiche genetiche sul materiale ripro-
duttivo possano avere sul genoma dei discendenti.
Un altro divieto molto chiaro contenuto nella Convenzione riguarda la clonazione riproduttiva 
degli esseri umani, vietata all’articolo 1 del Protocollo Addizionale sulla clonazione umana 
(1998), che recita “Any intervention seeking to create a human being genetically identical to 
another human being, whether living or dead, is prohibited.” L’Explanatory Report al Protocol-
lo chiarisce che “deliberately cloning humans is a threat to human identity, as it would give up 
the indispensable protection against the predetermination of the human genetic constitution 
by a third party”. Such prohibition is clearly based on the need to preserve human dignity, 
which is considered to be “endangered by instrumentalization through artificial human clo-
ning”. Indeed, “it is in the interest of all persons to keep the essentially random nature of the 
composition of their own genes”, because “naturally occurring genetic recombination is likely 
to create more freedom for the human being than a predetermined genetic make-up”.
Anche con riferimento alla ricerca pre-clinica e di base, il rispetto del consenso informato 
dei donatori di gameti o degli embrioni sovrannumerari che verranno utilizzati è di cru-
ciale importanza.

4.2.2. L’articolo 18 della Convenzione

Un’altra disposizione della Convenzione di Oviedo dotata di assoluto rilievo nell’economia 
della presente trattazione è contenuta all’articolo 18 dedicato alla ricerca sugli embrioni in vi-

83	https://rm.coe.int/cdbio-2022-7-final-clarifications-er-art-13-e-/1680a8736c. Per approfondimenti, T. Vidalis, Genome 
Editing in Human Gametes and Embryos: The Legal Dimension in Europe, in BioTech, 2023, pp. 1 ss.



880

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

tro84. Più precisamente, l’art. 18 della Convenzione di Oviedo prevede limiti alla ricerca di base 
e pre-clinica. L’art. 18, par. 2, della Convenzione vieta la creazione di embrioni in vitro a fini 
di ricerca scientifica, mentre il par. 1 dell’art. 18 non vieta la ricerca scientifica sull’embrione 
e rimanda al margine di apprezzamento dei singoli Stati, stabilendo, con una formula assai 
ambigua che “where the law allows research on embryos in vitro, it shall ensure adequate 
protection of the embryo.” Pertanto, nelle legislazioni in cui non è proibita, la ricerca su em-
brioni soprannumerari può essere considerata permessa ai sensi dell’art. 18, para. 1, della Con-
venzione di Oviedo85. La formulazione del paragrafo 1, dell’articolo 18 è stata considerata da 
numerosi autori come profondamente ambigua, dato che non è chiaro che tipo di protezione 
adeguata possa essere fornita ad un embrione in vitro destinato alla ricerca scientifica e non 
all’impianto in utero, che sarà pertanto distrutto al termine dell’esperimento86.
Il paragrafo 2 dell’articolo 18 contiene quello che è stato definito come un divieto de facto 
alla ricerca in pre-clinica e di base in questo settore87. Questa disposizione, infatti, impone 
agli Stati membri (che abbiano ratificato la Convenzione) che ammettano la conduzione di 
ricerche su embrioni in vitro un limite significativo: gli embrioni destinati alla ricerca, non 
possono essere creati ad hoc.
La ricerca volta a sviluppare lo HGE richiede l’utilizzo di embrioni nella fase mono cellu-
lare, che possono essere ottenuti solamente attraverso la creazione di embrioni a fini di 
ricerca (gli embrioni sovrannumerari o crioconservati non sono utilizzabili)88.
La posizione del Consiglio d’Europa è stata considerata da parte della dottrina come non 
in linea con gli sviluppi scientifici e in contrasto con la posizione maggioritaria della co-
munità scientifica89, che, come sottolineato da Neri, sostiene la posizione della moratoria 
e non della proibizione assoluta90.

84	Si tratta di una delle poche disposizioni radicalmente innovative della Convenzione; J. Almqvist, C.P.R. Romano, The Re-
gulation of Human Germline Genome Modification in Europe, in Human Germline Genome Modification and the Right 
to Science: A Comparative Study of National Laws and Policies, (ed. J. Almqvist, A. Boggio, C.P.R. Romano), Cambridge, 
Cambridge University Press, 2020, pp. 169 ss.

85	Per approfondimenti, v. il lavoro seminariale di J. Gunning, Article 18 of the European Biomedicine Convention: What 
Impact on Assisted Reproduction? In European Journal of Health Law, 1999, pp. 165 ss.

86	A. Bompiani, Aspetti rilevanti per la trasposizione nell’ordinamento italiano della Convenzione sui diritti dell’uomo e la 
biomedicina, in C.M. Mazzoni (a cura di), Un quadro europeo per la bioetica?, Firenze, Olschki, collana Fondazione Car-
lo Marchi, 1998, p. 220; C. Piciocchi, La Convenzione di Oviedo sui diritti dell’uomo e la biomedicina: verso una bioetica 
europea? In Diritto pubblico comparato ed europeo, 2001, pp. 1301 ss. at 1306.

87	V. B.C. Van Beers, Rewriting the human genome, rewriting human rights law? Human rights, human dignity, and hu-
man germline modifications in the CRISPR era, in Journal of Law and the Biosciences, 2020, pp. 1 ss., at 17.

88	G. De Wert et al, Responsible Innovation in Human Germline Gene Editing: Background Document to the Recommen-
dations of the ESHG and ESHRE, in European Journal of Human Genetics, 2018, 456.

89	S. Slokenberga, What Would It Take to Enable Germline Editing in Europe for Medical Purposes? in European Journal of 
Health Law, 2022, pp. 521 ss.

90	D. Neri, Crispr-Cas9, la Convenzione di Oviedo e le generazioni future, in Scienza e Filosofia, 2017, pp. 197 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

881

Sa
gg

i

Anche se secondo Rogers e de Bousingen nel loro volume Bioethics in Europe, questa 
opposizione agli interventi sulla linea germinale ‘echoes a wide international consensus’91.
Mentre vi è una riserva generale riguardo l’uso prematuro della tecnologia sugli esseri 
umani, vi è allo stesso tempo anche un interesse nell’esplorare e, infine, nel raccogliere i 
potenziali benefici nella prevenzione delle malattie che la GE potrebbe offrire.

5. L’Unione europea

L’Unione europea – che racchiude al suo interno diversi Stati Membri del Consiglio d’Euro-
pa – ha stabilito che un elevato livello di tutela della salute costituisce un obiettivo comune 
a tutte le politiche (art. 9 TFUE): “Nella definizione e nell’attuazione delle sue politiche 
e azioni, l’Unione tiene conto delle esigenze connesse con la promozione di un elevato 
livello  di occupazione, la garanzia di un’adeguata protezione sociale, la lotta contro l’e-
sclusione sociale e un elevato livello di istruzione, formazione e tutela della salute umana”. 
L’UE non ha, tuttavia, una competenza diretta per quanto riguarda la materia salute92. Sul 
tema del GE ha adottato una posizione non dissimile da quella dell’organizzazione con 
sede a Strasburgo.
Ad esempio, il Preambolo della ben nota Direttiva 98/44/CEE sulla protezione giuridica 
delle invenzioni biotecnologiche recita “there is a consensus within the Community that 
interventions in the human germline … offends against ordre public and morality”.
Tuttavia, la Carta dei diritti fondamentali dell’UE (Carta di Nizza, 2000) non contiene al-
cuna disposizione contraria al germline gene editing, come farebbe pensare la formula-
zione dell’art. 3, par, 2, che proibisce “eugenic practices, in particular those aiming at the 
selection of persons.” In realtà, il riferimento alle pratiche eugenetiche (art. 3, par. 2) non 
riguarda la terapia genica93. Come chiarito nelle Explanations alla Carta di Nizza, “The re-
ference to eugenic practices, in particular those aiming at the selection of persons, relates 
to possible situations in which selection programmes are organised and implemented, in-
volving campaigns for sterilisation, forced pregnancy, compulsory ethnic marriage among 

91	A. Rogers, D.D. de Bousingen, op. cit., nota 78.
92	Ai sensi dell’art. 168 TFUE la materia salute è competenza statale e l’UE ha una funzione di ‘complemento. L’art. 168, 

par. 1, recita “nella definizione e nell’attuazione di tutte le politiche ed attività dell’Unione è garantito un livello elevato 
di protezione della salute umana. L’azione dell’Unione, che completa le politiche nazionali, si indirizza al miglioramento 
della sanità pubblica, alla prevenzione delle malattie e affezioni e all’eliminazione delle fonti di pericolo per la salute 
fisica e mentale. Tale azione comprende la lotta contro i grandi flagelli, favorendo la ricerca sulle loro cause, la loro 
propagazione e la loro prevenzione, nonché l’informazione e l’educazione in materia sanitaria, nonché la sorveglianza, 
l’allarme e la lotta contro gravi minacce per la salute a carattere transfrontaliero”.

93	L’art. 3, par. 2, lect b, della Carta di Nizza recita “Nell’ambito della medicina e della biologia devono essere in particolare 
rispettati: b) il divieto delle pratiche eugenetiche, in particolare di quelle aventi come scopo la selezione delle persone”.



882

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

others, all acts deemed to be international crimes in the Statute of the International Crimi-
nal Court adopted in Rome on 17 July 1998 (see its Article 7(1)(g))”94.
Una posizione più netta è presente nel Regolamento europeo sui trials clinici, che recita 
“no gene therapy clinical trials may be carried out without result in modifications to the 
subject’s germ line genetic identity (art. 90, par. 2)95.
Dal momento che i trials clinici sono indispensabili per un’introduzione sicura del GE nel 
contesto clinico, tale disposizione pone limiti seri ad eventuali sviluppi di tale tecnica e 
blocca di fatto la ricerca nel contesto dell’UE. Il Regno Unito, tuttavia, nel 2016, quando 
era ancora un membro dell’UE, autorizzò tramite l’HFEA con una ‘decisione storica’ trials 
clinici con l’utilizzo di embrioni umani96.
Come sottolineato da parte della dottrina, l’approccio conservatore dell’UE risponde all’im-
pianto originario previsto dalla Direttiva 98/44/CEE per cui i divieti espressi rispondevano 
alla necessità di tutelare la moralità, l’etica e la salute umana97.

6. Le motivazioni alle base della posizione di chiusura 
dell’Europa

Dall’analisi effettuata emerge una differenza di fondo tra la posizione di organismi inter-
nazionali come l’UNESCO che si è espressa per una moratoria98, o l’OMS, che sostiene la 
necessità di una regolamentazione proattiva della materia in modo da garantire un equo 
accesso alla tecnica di GE (quando sarà sicura)99 e quella dell’Europa. Sia essa rappresen-
tata dal Consiglio d’Europa o dall’UE, l’Europa si è espressa per un bando tout court sia di 
una potenziale applicazione terapeutica, sia della ricerca di base o pre-clinica.
Pertanto, secondo la filosofia alla base della Convenzione di Oviedo il divieto delle applica-
zioni cliniche del gene editing è volta a salvaguardare la dimensione collettiva della dignità 

94	Explanations relating to the Charter of Fundamental Rights (2007/C 303/02), in Official Journal of the European Union, 
14.12.2007, C 303/17.

95	Regolamento (UE) n. 536/2014 del Parlamento europeo e del Consiglio del 16 aprile 2014 sulla sperimentazione clinica 
di medicinali per uso umano e che abroga la direttiva 2001/20/CE (entrato in vigore il 31 gennaio 2022). V. T. Faltus, I. 
de Miguel Beriain, The EU legal framework on clinical trials directed to therapeutic germline gene alteration: A critical 
and systematic analysis, in Medical Law International, 2023, pp. 44 ss.

96	E. Callaway, Historic Decision Allows UK Researchers to Trial ‘Three Persons’ Babies, in Nature, 2016; D. Neri, Embryo 
editing: a proposito di una recente autorizzazione dell’HFEA, in BioLaw Journal – Rivista di Biodiritto, 2016, pp. 261 ss.

97	A. Mahalatchimy, P. Lean Lau, P. Li, M.L. Flear, Framing and legitimating EU legal regulation on gene-editing technologies: 
key facets and functions of an imaginary, in Journal of Law and the Biosciences, 2021, pp. 1 ss.

98	International Bioethics Committee, Report of the IBC on Updating its Reflection on the Human Genome and Human 
Rights, UNESCO, SHS/YES/IBC-22/15/2 REV.2, Parigi, 2 October 2015, par. 111 (“The IBC reaffirms the necessity for a 
ban on human cloning for reproductive purposes and recommends a moratorium on genome editing of the human 
germline. There is no medical or ethical argument to support the former).  

99	WHO Expert Advisory Committee on Developing Global Standards for Governance and Oversight of Human Genome 
Editing, Human Genome Editing: A Framework for Governance, 2021.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

883

Sa
gg

i

umana, nello specifico gli interessi di lungo periodo della società, delle generazioni future e 
dell’umanità, che prevalgono sui diritti individuali dei futuri genitori e della loro progenie100.
Come sottolineato da alcuni autori, questa tipologia di approccio proibitivo, con limitazio-
ni ‘a monte’ delle attività di ricerca in questo settore, è basata in definitiva su un’attitudine 
critica verso la scienza, per il timore di mercificazione della vita potenziale,101 sia essa la 
vita di un essere vivente non ancora nato (da qui il divieto di creare embrioni in vitro a 
fini di ricerca), che la vita di un potenziale essere umano (da qui il divieto di editing sulla 
linea germinale). In sostanza, le riserve morali sul GE non riguardano la tecnica in sé, ma 
piuttosto un suo utilizzo distorto. Al riguardo, le paure maggiori riguardano l’eugenetica e 
il potenziamento o ‘enhancement’ sulla base del c.d. ‘slippery slope argument’, secondo la 
nota formula “if we allow something relatively harmless today, we may start an irreversible 
trend”102.
L’Explanatory Report alla Convenzione di Oviedo è chiaro al riguardo “The progress of 
science, in particular in knowledge of the human genome and its application, has raised 
very positive perspectives, but also questions and even great fears. Whilst developments 
in this field may lead to great benefit for humanity, misuse of these developments may 
endanger not only the individual but the species itself. The ultimate fear is of intentional 
modification of the human genome so as to produce individuals or entire groups endo-
wed with particular characteristics and required qualities” (par. 89). Tale argomentazione è 
basata su una generale sfiducia nell’essere umano che, una volta che abbia intrapreso un 
sentiero sbagliato, non è capace di tornare ‘sui suoi passi’.
Lo slippery slope argument è, quindi, strettamente legato alle paure dell’eugenetica e 
dell’‘enhancement’. McGleenan e Resnik, al riguardo, nell’argomentare il conflitto tra pre-
venzione e cura da un lato, e miglioramento della razza dall’altro lato, temono che la 
modificazione della linea germinale conduca ad un’eugenetica negativa e poi ad un’euge-
netica positiva. In altre parole, secondo la teoria della china scivolosa, si passerebbe dalla 
possibilità di eliminare la trasmissione di determinati caratteri ereditari che determinano 
gravi malattie genetiche, a vere e proprie politiche volte a promuovere determinate ca-
ratteristiche nei futuri bambini103. Il Preambolo della Convenzione di Oviedo sembra fare 
proprie queste paure, stabilendo che ‘conscious that the misuse of biology and medicine 
may lead to acts endangering human dignity’.

100	B.C. Van Beers, Rewriting the Human Genome, Rewriting Human Rights Law? Human Rights, Human Dignity, and Hu-
man Germline Modification in the CRISPR Era, in Journal of Law and the Biosciences, 2020, pp. 35 ss.

101	R. Isasi, E. Kleiderman, B. Knoppers, Editing Policy to Fit the Genome? In Science, 2016, pp. 337 ss.
102	Romeo-Casabona, Health and Eugenetics Practices. Looking Towards the Future, in European Journal of Health Law, 1998, 

pp. 241 ss.
103	T. McGleenan, Human gene therapy and slippery slope argument, in Journal of Medical Ethics, 1995, 350 ss.; D.Resnik, 

Debunking the slippery slope argument against human germ-line gene therapy, in Journal of Medicine and Philosophy, 
1994, pp. 23 ss.



884

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

L’approccio conservativo della Convenzione di Oviedo risiede in un principio generale del 
diritto internazionale che viene applicato nella regolamentazione delle moderne biotecno-
logie. Alla luce delle incertezze scientifiche sui potenziali effetti negativi delle modifiche 
della linea germinale umana, si è deciso di applicare il principio di precauzione. Come 
noto, esso trae origine dal diritto ambientale (in particolar modo, con riferimento agli Or-
ganismi Geneticamente Modificati – OGM), ed è allo stato attuale uno standard giuridico, 
che viene tenuto in considerazione con riferimento agli sviluppi nel settore delle scienze 
della vita104.
Secondo tale principio, quando i potenziali rischi di una particolare applicazione tecnolo-
gica sono incerti, debbono essere adottate “misure ragionevoli” per evitare la potenziale 
emersione di tali rischi (v. Preambolo della Convenzione dell’ONU sulla biodiversità)105.
Il significato, è che non è necessario identificare i rischi con certezza scientifica; anche se 
questa possibilità rimane scientificamente incerta, è una condizione sufficiente per giustifi-
care un obbligo giuridico di adottare misure preventive. Tale obbligo non dovrebbe essere 
interpretato in maniera tale da impedire lo sviluppo di nuove tecnologie106. Al contrario, 
misure preventive includono anche la ricerca volta a superare le incertezze scientifiche, 
che è, rivelare la possibilità di rischi concreti, basati su una solida evidenza scientifica, e 
pertanto, stabilire le condizioni per un’applicazione sicura107.

7. Conclusioni

Nel dibattito sull’ammissibilità del genome editing occorrerebbe riflettere sulla ‘validità’ 
ed ‘attualità’ dello slippery slope argument, che allo stato attuale delle cose, è il maggiore 
ostacolo ad un’eventuale modifica del DNA della linea germinale e all’adozione di una 
regolamentazione internazionale.
Lo sviluppo incessante della medicina – che potrebbe portare in un futuro prossimo – alla 
modifica del DNA di embrioni in vitro e al loro impianto in utero, non ha ad oggi, avuto 
quelle ricadute catastrofiche predette dagli oppositori dell’ingegneria genetica, come ad 
esempio, Rifkin. 

104	R. Andorno, The precautionary principle: A new legal standard for the technological age, in Journal of International 
Biotechnologies and Law, 2004, pp. 11-19.

105	Il Preambolo della Convenzione recita “Where there is a threat of significant reduction or loss of biological diversity, lack 
of full scientific certainty should not be used as a reason for postponing measures to avoid or minimize such a threat”. 
Anche il Principio 15 della Dichiarazione di Rio su Ambiente e Sviluppo (1992) stabilisce che “In order to protect the 
environment, the precautionary approach shall be widely applied by States according to their capabilities. Where there 
are threats of serious or irreversible damage, lack of full scientific certainty shall not be used as a reason for postponing 
cost-effective measures to prevent environmental degradation.”

106	S.M. Gardiner, A core precautionary principle, in Journal of Political Philosophy, 2006, pp. 33 ss.
107	T. Vidalis, The Emergence of Biolaw. The European Experience and the Evolutionary Approach, Dordrecht, Springer, 

2022, pp. 237 ss.



Diritti umani, dignità umana, modifica della linea germinale nell’epoca del CRISPR/Cas9

885

Sa
gg

i

La diagnosi genetica preimpianto, ad esempio, considerata da alcuni come una tecnica 
portatrice di serie derive eugenetiche, è ormai un metodo comunemente utilizzata in Eu-
ropa ed ammessa nella stragrande maggioranza dei Paesi Membri del Consiglio d’Europa, 
in seguito alla ben nota sentenza della Corte di Strasburgo Costa and Pavan v. Italy108.
Sarebbe opportuno adottare un atto a livello internazionale o perlomeno nel contesto 
regionale che permetta l’applicazione terapeutica del genome editing sulla linea germina-
le – una volta appurata la sua sicurezza in termini scientifici. A tal riguardo, andrebbero 
tolte tutte quelle limitazioni previste nel contesto europeo alla ricerca di base che prevede 
l’utilizzo di embrioni in vitro. Si potrebbe riproporre la soluzione già prevista dalla Racco-
mandazione 934, che raccomandava di redigere una lista di malattie candidate alla terapia 
genica da aggiornarsi periodicamente sulla base delle nuove scoperte scientifiche.
Quanto ai diritti delle generazioni future – dato che potrebbero subire via eredità conse-
guenze di scelte per cui non hanno potuto esprimere il proprio consenso informato – si 
potrebbe sostenere che esista un imperativo morale a proteggerle; ciò imporrebbe l’ado-
zione di strategie basate su un approccio precauzionale. Il tema bioetico risiede nell’e-
sistenza di due esigenze contrapposte, da un lato l’interesse di un individuo a nascere 
senza essere affetto da una seria patologia genetica che comprometterebbe la sua durata 
e qualità della vita; dall’altro lato l’interesse della società a minimizzare eventuali rischi 
collegati ad una modifica della linea germinale con conseguenze di lungo periodo non a 
pieno preventivabili sul piano dell’evoluzione della specie.
Secondo un argomento proprio dell’utilitarismo liberale di John Stuart Mill, bisognerebbe 
minimizzare i danni e massimizzare le libertà di coloro che sono direttamente coinvolti, 
rispettando l’obbligo morale di impedire la trasmissione di serie malattie genetiche, come 
sostenuto da Jeffrey P. Kahn109.
Il presente scritto ha evidenziato il paradosso insito nel non impedire espressamente la 
ricerca pre-clinica o di base e, allo stesso tempo, vietare tout court futuri sviluppi in am-
bito terapeutico.
Inoltre, è stato sostenuto che un modello regolatorio sarebbe più realistico ed effettivo 
dell’attuale modello proibitivo. Secondo questa linea di pensiero pragmatica, un approccio 
regolatorio omnicomprensivo “will do more to control and guide this technology than a 
moratorium or a formal ban”110, ed eviterebbe il fenomeno del turismo sanitario, che al pari 
di quanto avviene con la gestazione per altri, sarebbe alimentato da legislazioni restrittive111.

108	Costa and Pavan v. Italy, Application No. 54270/10, sentenza del 28 agosto 2012. Per approfondimenti, I.R. Pavone, 
Medically Assisted Procreation and International Human Rights Law, in Italian Yearbook of International Law, 2012, 
pp. 155 ss.

109	J.P. Kahn, Genetic Harm: Bitten by the Body that Keeps you, in Bioethics, 1991, pp. 288 ss.
110	R. Alta Charo, Rogues and Regulation of Germline Editing, in New England Journal of Medicine, 2019, pp. 977 ss. at 
111	E. Adashi, G. Cohen, Germline Editing: Could Ban Encourage Medical Tourism, in Nature, 2019, pp. 165 ss.



886

Ilja Richard Pavone
C

o
rt

i 
su

p
re

m
e 

e 
sa

lu
te

Infine, il timore di una china scivolosa in direzione dell’eugenetica sarebbe infondato in 
presenza di una cornice giuridica chiara e trasparente con limiti ben precisi e trasparenti 
all’utilizzo dell’HGE Si potrebbe prendere ad esempio – per analogia – il modello che è 
stato sviluppato in diversi Paesi per regolamentare la PGD. La selezione genetica degli 
embrioni da impiantare in utero sarebbe ammessa solo in presenza di requisiti medici 
predeterminati, come la presenza di serie e gravi malattie genetiche stabilite per legge. In 
presenza di una gamma di patologie ereditarie una coppia, anche fertile, dovrebbe vedere 
riconosciuto il diritto di fruire delle nuove tecniche di genome editing in modo da garan-
tire al nascituro una vita degna di essere vissuta.




